
19

기획논문

사제당(思齊堂)과 인토르체타(Intorcetta)의
중용(中庸)

엄국화 *
1)

Ⅰ. 들어가는 말
Ⅱ. 사제편(思齊篇, 1521)의구성과인토르체타의 중용(1687)
Ⅲ. 사제편 상(上): 중용 20장과 ｢중용장구서｣
1. 상편 5장: 중용 20장
2. 상편 14장: ｢중용장구서｣

Ⅳ. 사제편 하(下): 중용 12장, 15장, 14장
1. 4편 부부(夫婦): 중용 12장과 15장
2. 17편 소환난(素患難): 중용 14장

Ⅴ. 나가는 말

국문요약

본논문은기묘명현(己卯名賢) 안처순(安處順, 1492-1534)이 1521년에저

술한 사제편(思齊篇)에서 인용된 중용(中庸)의 수용 양상을 분석하고, 이
를 예수회 선교사 인토르체타(Intorcetta)의 라틴어 중용 번역과 비교하여
조선 전기 중용학(中庸學)의 독자적 특징을 규명하는 데 목적을 둔다. 사제
편은남원사제당에서후학을교육하기위해제작된경학교재로, 사서(四書)
가운데 대학 구절을 단 한 차례도 인용하지 않은 채 논어⋅맹자와 더불

* 서울대학교 인문학연구원 선임연구원 / goocaa79@gmail.com



經 學  1020

어 중용의 본문, 그리고 ｢중용장구서｣를 적극적으로 배치한 점에서 군주학
(君主學)보다는 군자학(君子學) 중심의 학문 지향을 분명하게 보여준다.

이 글은먼저Ⅱ장에서 사제편의구성과 중용 인용양상을개관하고, 이
를인토르체타의라틴어 중용 번역의구조와대조한다. 이어Ⅲ장에서는 사
제편 상권의 ｢위학(爲學)｣ 편가운데 중용 20장과 ｢중용장구서｣의수용양
상을분석하여, 조선중용논변학전통속에서안처순의위치를검토한다. Ⅳ장
에서는 하권의 ‘부부(夫婦)’와 ‘소환난(素患難)’ 편에 인용된 중용 12장⋅15
장⋅14장을중심으로, 기묘사림의삶의조건과윤리적실천구상이어떻게 중
용 텍스트 위에서 재배열되고 있는지를 살펴본다. 이러한 과정을 통해 사제
편에나타난 중용의수용이단순한교재편집을넘어, 조선 전기사림이처
한 정치적 환난과 도학적 모색을 동시에 반영한 하나의 중용적 시도였음을 밝

히고자 한다.

주제어: 중용, 안처순, 사제당, 사제편, 인토르체타

1. 들어가는 말

중용(中庸)은 대학(大學)과더불어송대이후유학의경학(經學)
에서 위상이급격히상승한텍스트이다. 두 경전의공통점은주자(朱子)

에 의해장구(章句) 체제로재편되었다는데에있으며, 바로 이점이중

국은 물론 조선에서도 지속적으로 논쟁의 핵심이었다. 대학의 경우,
회재 이언적(晦齋 李彦迪, 1491-1553)의 대학장구보유(大學章句補
遺) 이후 주자의 장구(章句) 체제에 대한 개정 시도가 본격화되었고,
이후에는 더 나아가 예기(禮記)에 실린 이른바 ‘고문대학(古文大學)’
을 저본으로 삼아 주석을 가하려는 시도까지 등장하였다. 중용의 경
우, 조선유학자들은주자의장구체제를근본적으로수정하기보다는크



사제당(思齊堂)과 인토르체타(Intorcetta)의 중용(中庸) 21

게 4대지(大旨)과 6대절(大節) 가운데어느체계를택할것인가를둘러

싸고입장이갈렸다. 동시에 중용은 대학보다더다양한도설(圖說)
들을 활발하게제작하여논변학(論辯學)과 더불어도설학(圖說學)의 양

축을 형성했다는 특징을 지닌다.1)

이글에서는기묘명현(己卯名賢) 안처순(安處順, 1492-1534)의 사
제편(思齊篇)에 인용된 중용 구절들을 분석함으로써, 조선 전기 중
용학(中庸學)의 한 단면을구체적으로밝히고자한다. 안처순은시대적

으로조광조(趙光祖, 1482-1519)와 더불어기묘사화라는큰정치적격

변을 몸소 겪었을 뿐 아니라, 기묘사림 가운데서도 거의 유일하게 독자

적인 경학(經學) 저작을 남긴 인물이다. 사제선생실기(思齊先生實
紀)의 연보에 따르면, 1521년 안처순은 사제당(思齊堂)에서 후학을
가르치기위한교재로서 사제편을편찬하였다. 비록 사제편을수록
한 사제선생실기의목판간행은 1820년에 이르러서야이루어졌지만,
실제 저술 시점이 그보다 약 300년 앞선 16세기 초이며 남원 지역을

중심으로 경학 교육 교재로 활용되었다는 점을 고려할 때, 사제편은
조선 경학사에서 간과해서 안 되는 중요한 의의를 지닌다. 특히 시기적

으로이언적의 대학장구보유와비교해보면, 후자가 조선성리학자들
의 대학 경학사에서 처음으로 본격적인 ‘장구 개정’의 문제를 제기한
저작이라면,2) 안처순의 사제편은 사서(四書)의 문장을 폭넓게 선

별⋅편집하면서도 대학의 구절은 단 한 개도 인용하지 않고, 오히려
중용의 본문과 ｢중용장구서(中庸章句序)｣를 상편 마지막에까지 배치

할 정도로 중용을 중시했다는 점에서 대조적인 면모를 드러낸다.

1) 논변학과 도설학의 구분은 조선조 유학자의 중용읽기의 논의를 따른 것이다. 23
쪽 참조.

2) 물론 회재도 중용구경연의(中庸九經衍義)를 저술하기도 했지만, 조선 경학사에
서는 대학장구보유에 대해 더욱 많은 관심이 모아졌다.



經 學  1022

여기에 예수회 선교사 인토르체타(Prospero Intorcetta,

1652-1696)의 라틴어 중용 번역을 함께 검토하는 것은, 사제편이
사서집주대전(四書集註大全)의 치밀한 주석들을 광범위하게 수용하
면서도 정작 안처순 자신의 독자적 주석을 남기지 않았다는 점을, 상이

한 해석 지평을 통해 보완적으로 조명하기 위해서이다. 인토르체타는

중용을 키케로(Cicero)의 어휘와 아리스토텔레스(Aristoteles)의 개

념도식을동원해하나의 ‘건축물’로 구조화하면서, 인간론⋅귀신론⋅도
론⋅덕론을 네 기둥으로 세우고 그 위를 ‘성(誠)과 성(聖)’의 개념으로

덮어 군자론⋅군주론⋅성인론을 수용하는 독특한 독법을 제시하였다.
비록 양자의사이에는 16세기조선과 17세기유럽그리고중국선교현

장이라는뚜렷한시대적⋅공간적간극이존재하지만, 서양 학자의눈으

로재구성된 중용의구조와의미망을참조함으로써, 사제편이선택
한 중용 구절과그것이기대고있는 4대지설⋅6대절설의분절인식이
어떤지점에서공명하거나어긋나는지를보다입체적으로드러낼수있

을 것이다.

Ⅱ. 사제편(思齊篇, 1521)의 구성과 인토르체타의

중용(1687)
사제당(思齊堂) 안처순은 기묘제현수첩(己卯諸賢手帖)으로 잘 알

려져 기묘명현이다. 사제당은 문성공 안향(安珦, 1243-1306)의 직계

후손으로, 1513년진사에합격하였고, 1516년부터홍문관정자겸경연

관그리고춘추관기사관으로선발되어조정에서활동하였다. 1518년에

구례현감에제수되어그다음해일어난기묘사화의피해를직접적으로



사제당(思齊堂)과 인토르체타(Intorcetta)의 중용(中庸) 23

겪지는않았지만, 기묘사화직후유배지에간기묘명현들을찾아다니며

동료들의 고통을 직⋅간접적으로 함께 겪었다. 기묘제현수첩은 기묘
사화이후화를입은동지들과주고받은편지를모아놓은것이다. 총 39

통의 친필서간이 실려있는데, 정암(靜庵) 조광조나 자암 김구(自庵 金

絿, 1488~1534) 등 당대최고문인들의친필을그대로간직하고있는

매우 중요한 국가적 문화유산이다.

경학사적으로 사제당의 가장 중요한 업적은 호남 지역에서 최초로

근사록(近思錄)을간행한것이다. 1519년 기묘년여름에봉성정사에

서 근사록이간행되었지만, 그해 말 기묘사화가일어나자 근사록은
소학(小學)과더불어바로금서로지정되었고, 사제당에게도다른대

안이필요하게되었다. 신사무옥(辛巳誣獄)3)이일어난 1521년, 안처순

은 강학 공간으로 사제당(思齊堂)을 지었고, 동시에 ‘사제당’을 자신의

호로삼았다.4) 그리고사제당에서강학교재로활용하기위해, 직접여

러 경전의 글들을 모아 사제편(思齊篇)을 편찬했다. 사제당은 사제
편을교재로삼아후학들을양성했을것이다. 1820년이되어서야사제
당의 저술과 문헌들을 모아 사제선생실기를 간행했는데, ｢세계(世
系)｣, ｢연보(年譜)｣, ｢저술(사제편 상⋅하)｣과 ｢사제당제영(思齊堂題
詠)｣ 등의 부록으로 구성되어 있고, 권5에는 기묘제현수첩의 모각본
도 실려있어서 기묘제현수첩이 대중적으로 확산되는 데 결정적 역할

을 했다.

1521년완성된 사제편은사제당이사서(四書)의 문장들을가려뽑

3) 신사무옥(辛巳誣獄)은 안처겸(安處謙)과 그의 아버지 안당(安瑭)이 역모죄로 거짓
고변당한 사건이다. 이로 인해 안당과 그의 아들들이 처형당했지만, 안당의 손자
안로(安璐)가 억울함을 상소하였고, 최종적으로 안당의 역모가 허위로 밝혀졌다.

4) ‘사제당(思齊堂)’은 논어 <이인편>의 “견현사제(見賢思齊; 見賢思齊焉, 見不賢而內
自省也.)”에서 가져온 당호이다.



經 學  1024

아 만든 성리학 교재이다. 유교 경전에서 문장들을 취해서 독자적으로

편찬한 책은 사제편이 조선에서 최초라 할 수 있다. 사서(四書)의 문

장과 주석을 선택하고 편집한 수준도 탁월했고, 주자의 주석을 그대로

옮긴 근사록집해(近思錄集解)보다도어떤면에서는학문적으로더높

은수준의편집구성을보여준다. 근사록과 사제편의공통점은사서
를 중심으로 두었다는 것이다. 그러나 구성된 내용을 살펴보면 매우 상

이하다. 사제편은 상⋅하권으로 나누어져 있고, 상권은 ‘위학(爲學)’
편으로 15개의 장으로구성되어있고, 하편은 ‘효친(孝親)’부터 ‘상우(尙

友)’까지 18개의 편으로 분류되어 있고 각 편에는 한 장 또는 몇 개의

장들이배속되어있다. 근사록의권제목과 사제편의편제목은 ‘위학’
이라는제목만겹친다. 사제편은대부분사서에서직접가져온문장들

이다. 사제편의 출처는 빈도순으로 다음과 같이 정리할 수 있다.

사서 내 논어 27개, 맹자 16개, 중용 4개, ｢중용장구서｣
사서 외 ｢서명｣, 주역 1개, 이정전서 1개

<사제편의 출처>

위 표에서와 같이 사제편은 논어에서 가장 많이 인용하였는데

(27개 문장), 다음으로 맹자에서 16개 문장을 인용했고, 중용의 4
개 문장과 주희의 ｢중용장구서(中庸章句序)｣까지 실었다. 사서 중에서
대학의문장은전혀가져오지않은것은, ‘군주학(君主學)’이 아닌 ‘군
자학(君子學)’을 지향하는특징을반영한것으로볼수있다. 반세기이

후 저술된 퇴계(退溪)의 성학십도(聖學十圖, 1568)와 율곡(栗谷)의

성학집요(聖學輯要, 1575)이 경(敬)이라는 핵심주제와 대학 체계
를 바탕으로 ‘성학(聖學)’을 표방하며 군주학을 논한 것에 비해, 사제



사제당(思齊堂)과 인토르체타(Intorcetta)의 중용(中庸) 25

편은 대학보다오히려 중용에더관심을가지며군자학을 논한것
으로 평가할 수 있다. 이 글에서 사제편에 인용된 중용에 주목하는
이유이다.

사제편 상편은 모두 ‘위학’이라는 한 가지 주제로 편성되었지만, 하
편은 ‘효친(孝親)’부터 ‘상우(尙友)’까지 18편으로 주제를 나누었다. 그

리고인용한문장들은 사서대전(四書大全)에서원용한글이대부분이
다. 기본적으로 논어나 맹자의 문장을 적고, 바로 밑에 주희의 사
서집주(四書集註) 주석을 붙여놓았다. 그리고 다시 그 밑에 ‘부주(附

註)’를 붙였는데, 사제당이 사서대전에서 직접 선별하여 엮은 주석들

이다. 사제당은 경연관을 수년 동안 역임했기 때문에, 사서대전을 비
롯한여러성리학문서들에해박한지식을갖추고있었다. 그래서 사제
편에서는사서(四書)의 원문만발췌하거나, 사서집주의주석을인용
하는데그치지않고, 사서대전에있는주석들까지 ‘부주’로 소개할수
있었던 것이다.

이 글에서는 사제편에 인용된 중용을 문장들을 중심으로 다루면
서대조문헌으로인토르체타의 중용의번역서를활용한다. 현재라틴
어로번역된사서중에서유일하게한글로번역되었기에충분히활용할

가치가 있다. 라틴어 중용의 번역자 인토르체타(Intorcetta, 殷鐸澤,
1652-1696)는 예수회 선교사로 이탈리아 시칠리아에 태어나, 필립 쿠

플레(Philippe Couplet, 1623-1693)와 함께 1659년 중국에 들어갔

고, 이 해에 항주 성당을 건축하기도 했다. 인토르체타의 여러 업적 가

운데학문적으로눈길을끄는것은 사서의번역을기획하고직접출판

했다는점이다. 물론이기획은필립쿠플레에의해서 1687년 라틴어로

출간된 중국인 철학자 공자 Confucius Sinarum Philosuphus로 완

결되었다. 이 중에서 라틴어 중용은 인토르체타가 직접 번역한 것이



經 學  1026

다. 번역자 안재원은 인토르체타의 중용의 특징에 대해 다음과 같이

설명한다.

라틴어 중용에 나타나는 인토르체타의 독법은 방법론적으로 세 특

징을 띠고 있다. 하나는 중용을 서양 고대 철학에 기대어 읽고 해석

했다는 점이다. 이는 한편으로 중용을 번역하면서 키케로의 용어를

사용한다는 점과, 다른 한편으로 중용을 해석하는 과정에서 아리스
토텔레스의 철학을 이용한다는 점에서 확인된다. ... 인토르체타는 서

양 독자들에게 “중용” 사상을 이해시키기 위해 라틴어 중용 텍스트를
일종의 건축물로 구조화해서 조직한다. 건축에 비유하자면, “중용” 개

념은 라틴어 중용 텍스트의 기본 토대에 해당한다. “중용”이라는 토

대 위로 4개의 기둥을 세우는데, 인간론, 귀신론, 도론, 덕론이 그것들

이다. 4개의 기둥을 덮어주는 개념들이 “성(誠)과 성(聖)”이다. 이렇게

세운 건축물 안에 세 개의 방을 둔다. 각각의 방에 군자론, 군주론, 성

인론을 배치해 놓는다. 이것이 라틴어 중용 텍스트의 기본 구조이

다.5)

주자의 중용장구에 대해서는 조선 경학사에서 대학장구만큼 개
정에대한논쟁이벌어지진않았지만, 분장(分章)과 분절(分節)에 대한

논란을 현재까지도 이어지는 추세이다.6) 주자가 예기에 있던 중용 
한편을 33장으로분장한것에대해서는소위 ‘애공장’이라불리는 20장

이다른장에비해서너무길기때문에불만이없는것은아니지만, 조선

경학에서주자의 33장 분장설은기본적으로수용되었던것으로보인다.

하지만, 33장을 다시 어떻게 나눌 것인가에 대해서는 조선에서도 크게

독중용법(讀中庸法)에 근거한 4대지(大旨)과 장하주(章下註)에 근거한

5) 안재원 역, (인토르체타의) 라틴어 중용(2020), 39-40쪽.
6) 신정근은 중용이란 무엇인가에서 8대절을 제시하고 있다. 중용의 분절에 대한
논의는 여전히 진행 중이다.



사제당(思齊堂)과 인토르체타(Intorcetta)의 중용(中庸) 27

6대절(大節)로 나누어졌으면서도, 제3의 구조를 제안하는 학자들도 많

았다. 대표적으로 성호 이익의 경우는 마치 대학장구와 같이, 중
용을 2장부터 11장까지 공자의 경(經)으로, 나머지는 자사가 부연한
전(傳)으로 나누기도했고, 다산정약용의경우는분장없이 59절로 나

누기만했다. 인토르체타의 중용의경우, 4대지설과 6대절설어느쪽

에도 분류될 수 없게 31편으로 분장되어 있다.

Ⅲ. 사제편 상(上): 중용 20장과 ｢중용장구서｣
1. 상편 5장: 중용 20장
사제편에인용된 중용 문장은 ｢중용장구서(中庸章句序)｣를포함

해 5개이다. 상편에 2개, 하편에 3개인데, 아래의 표와 같이 간단하게

정리할 수 있다.

상편 5장 20장

상편 14장 중용장구서

하편-5 <부부> 1장 12장

하편-5 <부부> 2장 15장

하편-18 <소환난> 1장 14장

사제편 상편은 모두 ‘위학’이라는 주제로 15개 문장으로 구성되었
고, 하편은 ‘효친(孝親)’부터 ‘상우(尙友)’까지 18개의 주제로 총 36개

문장으로 구성되었다. 상편의 마지막 15장에 장횡거의 ｢서명(西銘)｣이
배치되어 있는 것과 바로 앞 14장에 ｢중용장구서｣를 넣은 것이 특징이



經 學  1028

다. 그리고 상편에는 이 두 개의 글 외에 논어 6개, 맹자 5개, 중
용 1개, 주역 1개의 문장으로 엮었는데, 상편 5장에서 중용 20장
을 배치했다.7) 중용의다른문장보다가장먼저 중용 20장을 살펴
보는이유는, 사제편에가장먼저등장하는 중용의문장이기도하지
만, 동시에 조선의 경학(經學)에서 특히 중용과 관련된 ‘중용학(中庸
學)’에서 논란의중심에있기때문이다.8) 조선의 ‘중용학’은 크게논변학

(論辯學)과 도설학(圖說學)으로 나눌 수 있는데, 이 두 가지 학풍을 관

통하는 주제 중 하나가 중용장구를 크게 어떻게 나누어 보는가라는
‘분절(分節)’에 대한문제이다. 이 분절설에는크게 중용장구 장하주에
근거한 4대지설과 ｢독중용법｣에근거한 6대절설이있는데, 조선의학자
들은이두가지중에한가지설을택하거나, 두 가지의설을절충하거

나, 두 가지의설에서벗어나자신만의분절법을제시하기도했다. 조선

에서는 처음에 ｢독중용법｣의 6대절설이 주류를 이루었지만, 한원진 이
후 6대절설을 주자의 초년설로 보아 폐기하고, 장하주의 4대지설을 만

년의 정설로 보게 되었다. 두 가지 분절설을 비교하면 다음과 같다.

7) 소위 ‘애공장(哀公章)’이라는 별칭로도 불리는 중용 20장은 공자가어와 내용이
겹치기도 하는데, 다른 장에 비해서 너무 길기 때문에 주자가 이 20장을 한 장으로
놓은 것에 대한 비판도 적지 않았다.

8) 이언적의 중용구경연의도 중용 20장에 관한 해설서이다.



사제당(思齊堂)과 인토르체타(Intorcetta)의 중용(中庸) 29

1대지 1-11장 중용(中庸)

2대지 12-20장 비은소대(費隱小大)

3대지 21-32장 천도인도(天道人道)

4대지 33장 일편지요(一篇之要)

1대절 1장 중화(中和)

2대절 2-11장 중용(中庸)

3대절 12-19장 비은(費隱)

4대절 20-26장 성(誠)

5대절 27-32장 대덕(大德)⋅소덕(小德)
6대절 33장 중화(中和)

<4대지설과 6대절설9)>

표를 자세히 보면, 4대지설의 1대지와 6대절설의 1⋅2대절은 큰 차
이가없다. 또한 4대지설의마지막 4대지와 6대절설의마지막 6대절 역

시동일하다. 결국차이는 4대지설의 2⋅3대지와 6대절설의 3⋅4⋅5대
절인데, 여기 핵심은 20장의 소속이다. 4대지설에서는 ‘비은소대(費隱

小大)’ 대지의 마지막 장으로 분류되어 있고, 6대지설에서는 3대절의

‘비은(費隱)’ 대절이아니라, 4대절의 ‘성(誠)’ 대지로분류되었다. 4대지

설이나 6대절설은 모두 주자가 제안했던 분절설이었지만, 20장의 중심

주제를 ‘비은소대’와 ‘성’으로 각각 다르게 보았다는 차이가 있다. 사제
편에서는상편 5장에서바로이 중용 20장을 인용하고있는데, 소위
‘애공장’으로 불리는가장긴문장을다싣지는않고, 중용장구 체제에

9) ｢독중용법(讀中庸法)｣, “≪중용≫은 마땅히 여섯 개의 큰 절(節)로 나누어 보아야
하니, 수장(首章)이 이 1절이니 중화(中和)를 말하였고, ‘군자중용(君子中庸)’로부
터 이하 열 장이 이 1절이니 중용을 말하였고, ‘군자지도비이은(君子之道費而隱)’ 이
하 여덟 장이 이 1절이니 비은(費隱)을 말하였고, ‘애공문정(哀公問政)’ 이하 일곱
장이 이 1절이니 성(誠)을 말하였고, ‘대재성인지도(大哉聖人之道)’ 이하 여섯 장이
이 1절이니 대덕(大德)⋅소덕(小德)을 말하였고, 끝 장이 이 1절이니 다시 수장의
뜻을 거듭 말하였다.”



經 學  1030

서 21구(句) 중에서 19구부터 마지막 21구의 문장만취하고있다. 사
제편 상편 5장에서 인용한 중용 20장 원문은 다음과 같다.

≪중용≫에서 말하길, “이것을 두루 배우고, 깊게 묻고, 조심스럽게

생각하고, 명확하게 분별하며, 굳건하게 실천해야 한다. 배우지 않은

것이 있으면 배워야 하고, 능력이 모자르더라도 포기하지 말아야 한다.

묻지 않은 것이 있으면 물어야 하고 모르는 것이 있어도 포기하지 말아

야 한다. 생각하지 않은 것이 있으면 생각해야 하고, 얻지 못해도 포기

하지 말아야 한다. 분별하지 않은 것이 있으면 분별하고, 어두운 것이

있어도 포기하지 말아야 한다. 행하지 못한 것이 있으면 행해야 하고

굳건하지 못해도 포기하지 말아야 한다. 남이 한 번에 할 수 있다면 나

는 백 번을 해서라도 행하고, 남이 열 번에 할 수 있으면 나는 천 번을

해서라도 행해야 한다. 이 도를 행할 수 있으면 비록 어리석으나 반드

시 밝아지며, 비록 유약하나 반드시 강해진다.”10)

中庸曰, 博學之, 審問之, 愼思之, 明辨之, 篤行之. 有弗學, 學之, 弗

能, 弗措也. 有弗問, 問之, 弗知, 弗措也. 有弗思, 思之. 弗得, 弗措也.

有弗辨, 辨之. 弗明, 弗措也. 有弗行, 行之, 不篤, 弗措也. 人一能之, 己

百之, 人十能之, 己千之. 果能此道矣, 雖愚, 必明, 雖柔, 必强.

사제편에서 중용 20장을인용하면서가장마지막세구를인용한

것은 사제당의 건립 취지에 부합한다. 이것은 주자가 작성한 ‘백록동규

(白鹿洞規)’에서도 인용된문장이다. ‘백록동규’는 주자가남강군의지사

로 부임하면서 재건한 ‘백록동서원’의 학규(學規)이다. 그리고 이 ‘백록

동규’를 퇴계가 직접 도식화하여 1568년 선조에게 올린 성학십도의
다섯 번째 그림으로 배치했다. 그림은 다음과 같다.

10) 이 글에서 옮긴 사제편의 인용문들은 향후 출간될 사제편 공동역자들(필자를
포함한)의 번역문이다.



사제당(思齊堂)과 인토르체타(Intorcetta)의 중용(中庸) 31

<퇴계의 성학십도 중 제5도 백록동규도>

주자의백록동규를바탕으로만든퇴계의백록동규도는크게세부분

으로나뉘어지는데, 제일 위에는오륜(五倫)이 있고, 중간 부분에바로

오교(五敎)를놓았는데, 바로오교의 “박학(博學), 심문(審問), 신사(愼

思), 명변(明辯), 독행(篤行)”이 중용 20장에서 인용된 것이다. 퇴계
는 49세(1549)에 풍기군수로 부임하였는데, 문성공 안향을 배향하던

백운동서원[소수서원]을최초의사액서원으로만들어서원운동을일으

켰다. 그러나백운동서원이전에사제당이 1520년에세워졌고, 그 교재

로 사제편이 활용되었다는 것을 기억할 필요가 있다. 특히나 중용학

측면에서도 성학십도에 3도 소학도와 4도 대학도를 넣었으면서

도 중용의 내용만으로 만든 도설은 넣지 않은 반면에,11) 사제편에
11) 성학십도 제6도 ‘심통성정도’는 실제로 중용 1장의 미발이발론을 도식화한 것
이다.



經 學  1032

서 중용 문장을 직접 인용했다는 차이를 발견할 수도 있다. 퇴계의

성학십도가양촌권근(陽村權近, 1352-1409)에 이은 중용에대한
조선의도설학의전통을이어갔다면, 사제편은논변학의전통을세워

나갔다고대조할수있는부분이다. 사제편의논변학적인성격을부각
시키기 위하여 중용 20장 19구에 대한 인토르체타의 번역을 소개하
면 다음과 같다.

어떤 사람이 선을 고르고 굳세게 붙잡기 위해서는 다섯 법칙을 지켜

야 한다. 1 만물의 원리와 원인과 일치를 띄엄띄엄, 잠깐잠깐이 아니라

충실하고 상세하게 파악하기 위해서는, 즉 단단한 완성에 도달하고자

시도하는 사람은 반드시 많은 것을 제대로 알고 있어야 한다. 2 사실

배운 것들 가운데에서 간혹 아직 모르는 것이 있고 또한 당연히 모르는

것이 생겨날 수밖에 없으므로 물어야 할 것을 미리 검토하고 각각을 따

지고 이것에 대해서 현인들과 조예가 깊은 사람들에게 조언을 구하는

것이 마땅하다. 3 이 모든 것들을 살펴보았다 할지라도, 넘침과 모자람

으로 인해 쉽게 잘못을 범할 수 있기 때문에, 반드시 느슨하게 해서는

안되고 노심초사의 긴장과 열성을 다해서 다시 생각하고 또 다시 생각

하며 각각을 헤아려야 한다. 4 여기에 뒤죽박죽이 아니라 사물들을 명

확하게 구별하고 선과 악, 참과 거짓을 분간할 수 있어야 한다. 5 결론

적으로 이것들을 다 이룬 다음에 거짓이 아니라 단단하고 일관적으로

행해야 한다. 즉 자신이 마음 속으로 미리 정해 놓은 일을 완성해야 한

다.12)

사제편은논변학의전통에서편집의특징을보여주는데, 먼저 사서
의 원문, 다음으로 집주 또는 장구의 주석을 넣고, 마지막으로 ‘부주’로

집주대전 또는 장구대전의 주석까지 소개하고 있다.13) 여기서 중용 
12) 안재원 역, (인토르체타의) 라틴어 중용(2020), 306쪽.
13) 중용장구서와 서명까지도 부주를 넣었지만, 이정전서(二程全書)에서는 ‘부
주’가 없다.



사제당(思齊堂)과 인토르체타(Intorcetta)의 중용(中庸) 33

20장의 첫 번째 집주의 주석은 다음과 같다.

주자가 말하길, “이것은 ‘성(誠)’을 이루는 과정에 대한 대목이다. ‘박

학’, ‘심문’, ‘심사’, ‘명변’은 좋음을 선택하는 것으로 ‘지’를 이룬다. 배워

서 아는 것이다. ‘독행’은 이것을 굳건하게 쥐는 것으로 ‘인’을 이룬다.

이롭게 여겨 실천하는 것이다.”

朱子曰14), 此, 誠之之目也. 學問思辨, 所以擇善而爲知. 學而知也. 篤

行, 所以固執而爲仁. 利而行也.

여기서 사제당의 분절에 관한 입장이 드러나기도 하는데, 4대지설에

서 20장은 ‘비은대소’로 분류되었지만, 6대절설에서는 ‘성(誠)’으로 분류

했다. 이 주석을인용한것으로보아서 사제편에서는 6대절을지지한
다고 볼 수 있다. 중용장구대전에서 인용한 ‘부주’의 경우 사제편에
서는 더욱 선별하여 실었는데, 쌍봉요씨의 주석으로 ‘성’을 중심으로 본

입장이 더 강화된다.

쌍봉 요씨가 말하길, “배움이란 넓게 해야만, 천하의 견문을 취합하

여 사물의 이치를 두루 알 수 있다. … 배우고 묻고 생각하고 분별하여

얻는 것이 그 참됨을 제대로 실천하는 것이다. 이와 같이 잡는다는 것

은 실제로 어떠한 것인가? 이것은 배워서 알고 이롭게 행하여 성을 이

루기 위해 노력하는 것이다.”

雙峯饒氏曰, 學必博然後, 有以聚天下之見聞, 而周知事物之理. … 凡
學問思辨之所得者, 皆有以踐其實矣. 所執如此, 其固爲何如. 此學知利

行, 以求至於誠者之事也.

14) 朱子曰: ≪영락대전 사서집주 중용≫에는 ‘朱子曰’이 없는데, 다른 학자들과의 구별
을 위해 넣은 듯하다.



經 學  1034

2. 상편 14장: ｢중용장구서｣

사제편 상에서는 ‘위학(爲學)’이라는 제목으로 15개의 문장을소개
하고있는데, 13장까지는사서에서인용한문장이지만 14장은 ｢중용장
구서｣를, 15장은 ｢서명｣을배치하고있다. 퇴계가 성학십도(1568)에
서 ｢서명도(西銘圖)｣를 두 번째로 배치한 것과 이듬해 ｢서명고증강의
(西銘考證講義, 1569)｣를 남긴 것, 그리고 김인후(河西 金麟厚,

1510-1560)의 하서집(河西集)에 제목만 남아있는 ｢서명사천도(西
銘事天圖, 1557)｣가 조선 서명학(西銘學)의 기원으로 파악되고 있는

데, 그 이전에저술된 사제편 상편의마지막 15장에 ｢서명｣이배치되
어있다는것과사제당이 근사록집해의주석15)까지수록했다는것도
조선 서명학에 있어서 재평가되어야 한다.

마찬가지로 ｢중용장구서｣를 상편에 배치한 것도 조선 중용학, 특히
논변학 전통에서 의미를 가진다고 할 수 있다. 앞서 ｢서명｣에 대해서도
서명해(西銘解)의 주석까지 소개한 것과 마찬가지로 주자의 ｢중용장
구서｣ 원문만넣은것이아니라, 중용장구대전의세밀한주석까지 ‘부

주’로 수록했기때문이다. 중용장구대전의주석들역시선별적으로수
록되었는데, ‘부주’의 특징은 15개의 주석을 붙였는데, 이 중에 호병문

(胡炳文, 1250-1333?)의 9개 주석을 붙였다는 것이다. ｢중용장구서｣
‘부주’의 첫 번째 주석과 마지막 주석은 다음과 같다.

운봉 호씨가 말하길, “당우삼대(唐虞三代)의 융성할 때에는 우리의

도가 해가 중천에 떠 있는 듯하여 ≪중용≫을 지을 필요가 없었다. 공

자의 시대에 이르러 ‘이단을 공부한다[攻乎異端]’라는 주장이 나왔다.

15) 근사록집해에 달려있는 주석은 주자가 ｢서명｣에 대해 주석한 서명해(西銘解,
1172)의 해설이다.



사제당(思齊堂)과 인토르체타(Intorcetta)의 중용(中庸) 35

그러나 이단이 아직 크게 성행하지는 않았다. 자사(子思)가 활동하던

시기에 그 걱정은, 이단이 멋대로 활개를 쳐서 도학이 이어지지 못할까

를 우려할 지경에 이르렀다.”

雲峯胡氏曰, 唐虞三代之隆, 斯道如日中天, 中庸可無作也. 至孔子時,

始曰, 攻乎異端. 然其說猶未敢盛行. 至子思時, 則有可憂者矣. 憂異端之

得肆其說, 所以憂道學之不得其傳也.

운봉 호씨가 말하길, “‘집중(執中)’ 두 문자는 요임금이 말씀하셨고,

‘시중(時中)’ 두 문자는 공자께서 처음으로 말씀하셨다. 도가 중에 맞지

않으면 이단의 도이지 요순의 도가 아니며, 중이 때에 맞지 않으면 자

막(子莫)의 집중이지 요순의 집중이 아니다.”

雲峯胡氏曰, 執中二字, 堯言之, 時中二字, 夫子始言之. 道不合乎中,

異端之道, 非堯舜之道, 中不合乎時, 子莫之執中, 非堯舜之執中.

두 개의 인용문을 통해 단순히 호운봉의 주석을 많이 인용한 특징만

있는 것이 아니라, 조선 중용 논변학 전통에 있어서 사서대전의 세밀

한주석까지풍성하게소개함으로써초학자뿐만아니라, 경연관 수준의

텍스트를편집했다고평가할수있다. 동시대의학자회재이언적의 대
학장구보유(1549)가 조선 대학 경학에서 논변학의 전통을 열어준 것
과도 비교될 만한 업적이라 할 수 있다.

조선의 중용도설학은 양촌권근의 입학도설(入學圖說)에서시작되
었다고할수있는데, 입학도설 권1은 ｢중용수장분석지도(中庸首章分
釋之圖)｣로 중용 1장만 다루고 있다. 이후로도 중용 1장을 중심으
로 도설학 전통이 이어졌고, 성학십도 제6도 ｢심통성정도(心統性情
圖)｣도 역시 실제로는 중용 1장에서 파생된 도설이라 할 수 있다. 또

한 ｢중용장구서｣와 관련된 도설로, 김근행(金謹行, 1712-1782)의 ｢서
분절도(序分節圖)｣가 중용도설학에서 주목할 만한 저작이라 할 수 있

다.16)



經 學  1036

Ⅳ. 사제편 하(下): 중용 12장, 15장, 14장
1. 4편 부부(夫婦): 중용 12장과 15장
사제편 하편은 총 18편인데, <1편 효친(孝親)>부터 <6편 붕우(朋

友)>까지는 기본적인 오륜 다섯 편에 <3편 사사(事師)>가 추가된 것이

다. <3편 사사>에 이어지는 것이 <4편 부부(夫婦)> 인데, 여기에서 중
용 12장과 15장을 인용하고 있다. <6편 붕우> 경우, 소학의 ‘명붕우
지교(明朋友之交)’ 편과 명심보감(明心寶鑑) ‘교우(交友)’ 편에서 한
개씩겹쳐지는문장이있었는데, <4편 부부>의경우 소학의 ‘명부부지
교(明夫婦之交)’ 편이나 명심보감의 ‘부행(婦行)’ 편과 겹쳐지는 문장

이전혀없다. <4편 부부>에서먼저인용되는 중용 12장 원문은다음
과같은데, 12장의첫번째구(句)가 아닌네번째구만인용하고있다.

≪중용≫에서 말하길, “군자의 도(道)는 그 실마리가 남편과 아내에

서 비롯하지만, 그 지극함은 하늘과 땅에서 드러난다.”

中庸曰, 君子之道, 造端乎夫婦, 及其至也, 察乎天地｡

대학의 군주론보다는 중용의 군자론적 성격이 더 강한 사제
편에서 중용 12장을 통하여부부관계에근거한군자의도를논하고
있는데, 중용 12장은 “군자지도비이은(君子之道費而隱)”으로시작하

여, 4대지설이든 6대절설이든 공통적으로 두 번째로 주제인 ‘비은(費

隱)’으로 특징되는문장이다. 하지만여기서는가장마지막구를인용하

여 ‘부부’의 도를논하고있다. ‘부부’ 편에서는다른편과는다르게 중용

16) 최석기, 조선시대 중용도설(2013), 263쪽.



사제당(思齊堂)과 인토르체타(Intorcetta)의 중용(中庸) 37

장구의 주석은 달지 않았고, 바로 중용장구대전의 ‘부주’만 달았다.

주자가 말하길, “군신과 부자 사이에 있는 관계는 일상생활에서 다

드러나 있다. 부부 관계를 주목한 것은 그것을 통해서 가장 내밀한 관

계가 분명하게 드러나기 때문이다.”

朱子曰, 君臣父子, 人倫日用間, 無所不該. 特擧夫婦而言, 以見其尤切

近處.

부부는 인간 관계 중에서 지극히 가깝고 지극히 내밀한 관계이니, 자

신이 행하는 것을 일반적으로 그 아버지와 형제에게 말할 수 없는 것이

있지만, 그 아내에게는 다 말한다. 이는 사람의 일 가운데에서 가장 가

까운 사이에서 벌어지는 것이지만, 그 사이에도 도(道)가 작동한다. 변

화의 낌새를 알아차리고 홀로 있을 때에도 신중하게 행하는 군자가 아

니라면, 누가 그것을 실천할 수 있겠는가!

夫婦, 人倫之至親至密者也, 人之所爲, 蓋有不可以告其父兄, 而悉以告

其妻者. 人事之至近, 而道行乎其間. 非知幾謹獨之君子, 其孰能體之.

이 문장에 대한 인토르체타의 번역도 비교하여 고찰할 필요가 있다.

내가(아마도 자사) 말했듯이, 이상적인 군자의 법칙은 중을 지킴에

있어서 그 시작을 아주 작게 남편과 아내에서 잡는다. 이렇게 하는 것

은 중을 지키는 이상적인 군자의 덕성 혹은 법칙과 같은 것이다. 그것

은 보편적이고 모든 사람들에게 뿌리내려 있고, 또한 그 시작을 평범한

백성에 두는 것이다. 그러나 사실 그 덕이 자신을 더할 수 없는 정상에

까지 펼쳐지는 한, 혹은 만약 우리가 그 지극한 정상에서 내려간다면,

그 덕은 멀고 넓게 빛나고 하늘과 땅에 골고루 분명하게 서 있다. [자

사는 위에서 말한 것을 밝힌 뒤에, 이성의 법칙과 이성에 일치하는 것

은 사람에게서 결코 떨어질 수 없다고 말하고, 이것을 이어지는 공자의

말로 충분하게 설명한다.]17)

17) 안재원 역, (인토르체타의) 라틴어 중용(2020), 155쪽.



經 學  1038

‘부부’ 편의 두 번째 문장역시 4대지설과 6대지설구분 없이두 번째

주제에 속하는 문장이다. 앞에 문장에 이어 ‘비은’ 주제가 이어지는데,

시경을 인용한 중용의 15장의 두 번째 구이다.

≪시경≫에서 말하길, “아내와 자녀를 사랑하고 서로 마음이 맞는 것

은, 거문고와 가야금을 타는 것과 같다. 형과 아우가 마음이 잘 맞으면

어울림의 즐거움이 더욱 넘친다. 너의 집을 잘 다스리고 너의 아내와

자녀를 즐겁게 하라.” 공자께서 말씀하시길, “부모는 이것으로 집안을

다스린다.”

詩曰, 妻子好合, 如鼓瑟琴. 兄弟旣翕, 和樂且耽. 宜爾室家, 樂爾妻孥.

子曰, 父母其順矣乎.

여기에는 중용장구의주석도달려있지만,18) ‘부주’에 소개된 중용
장구대전의 주석만 소개하면 다음과 같다.

신안진씨가 말하길, “형과 아우, 아내와 자녀의 사이에 벌어지는 일

상의 일들에도 도리가 없는 것이 아니니, 가볍고 가까운 것이라 할지라

도 소홀히 할 수 없는 것이다. 아무리 고상하고 원대한 것이라 할지라

도 실은 모두 여기에서 비롯된다. (맹자가) ‘요순의 도란, 바로 효도와

우애를 가리킨다’라고 한 것은 이를 두고 한 말이다. 자사(子思)가 ≪시
경≫과≪시경≫을 예찬한 공자의 말을 인용한 것은, 우연이지만 사실

은 한 가지를 가리킨 것이다. ‘가볍고 가까운 곳에서 비롯된다’라는 것

은 ≪시경≫의 말한 것에서 멈추지 말아야 함을 가리킨 것이다.”

新安陳氏曰, 兄弟妻子之間, 日用常行之事, 道無不在, 不可忽其爲卑

近. 雖高遠實自於此. 堯舜之道孝悌而已, 正此意也. 子思引詩及夫子贊

詩語, 蓋偶指一事而言. 非以自邇自卑之義, 爲止於此詩所云而已也.

18) 중용장구 “朱子曰, 詩, 小雅常棣之篇. 鼓瑟琴, 和也. 翕, 亦合也. 耽, 亦樂也. 孥, 子
孫也.” “夫子誦此詩而贊之曰, 人能和於妻子, 宜於兄弟如此, 則父母其安樂之矣.”



사제당(思齊堂)과 인토르체타(Intorcetta)의 중용(中庸) 39

15장 두 번째 구에 대한 인토르체타의 번역은 다음과 같다.

이어서 비슷한 방식으로 가족과 가정에 대한 논의가 뒤따른다. 자사

는 우선 ≪시경≫, 이어서 공자의 권위에 의지해서 자신의 말을 설명한

다. ≪시경≫에 말하길, 네 아내와 한 마음으로 사랑하는 가족은 마치

마주쳐 소리를 내는 심벌즈와 같이 집안의 평화와 한마음에서 나오는

아주 달콤한 즐거움을 누린다. 음악에서 선창에 후창을 하듯이 언제나

즐거운 마음으로 호응한다면 말이다. 마찬가지로 나이 많은 형과 나이

어린 동생의 마음이 서로 맞으면, 한마음에서 오는 이들의 기쁨은 언제

나 오래 이어지며 자식과 손자 대에도 지속된다. 이렇게 하면 집안과

가족의 질서는 바르게 잡힌다. 그뿐만 아니라 네 아내와 자식과 손자가

흥겨워한다.19)

마찬가지로 공자가 말한다. 가족의 부모가 바로 자신들이 만든 가정

에서화목하며즐거워하고평화롭게사는것이얼마나좋은일인가? 아

랫 사람이 서로 한마음을 가지면, 예를 들면, 며느리와 사위와 형제와

자매가한마음을가지면, 이에 부모와나이가많은어른이기뻐한다. 진

실로 덕의 길에는 낮은 곳에서 높은 곳으로 올라가는 계단이 펼쳐져 있

다.20)

19) (미켈레 루제리의 번역) ≪시경≫에 이르길, 부인과 아이들이 진심으로 즐거워한다
면, 그들은 마치 현과 나무(아마도 거문고)가 내는 소리와 같다. 형과 아우가 한마
음을 이루면, 즐거움과 화합은 오래 지속될 것이다. 당연히 아내와 아이들과 함께
온집안이 행복해진다.

20) (미켈레 루제리의 번역) 공자는 말한다. 부모가 아주 평온하게 즐거워한다. 나중에
이들에게서 떨어져 멀리 있는 사람들도 부모처럼 따른다. 이에 대한 견해이다. 한
마음이 가족의 시작이다. 부부가 서로 사랑하는 것이 첫째이고, 이어서 형과 아우
의 사랑이 뒤따른다. 이로부터 마치 계단을 오르는 것처럼 한마음의 열매는 배우자
의 부모들에 이른다. 다른 사람들에게도 이를테면 더 떨어져 있고 더 멀리 않는 사
람들에게도 이른다. 공자의 말이다. 이는 부부가 서로 화합해서 평온하게 즐거워하
는 것과 같다.



經 學  1040

2. 17편 소환난(素患難): 중용 14장
사제편 하편의 마지막에는 <18편 상우(尙友)>가, 바로앞에는 <17

편 소환난(素患難)>이 배치되어 있다. 마지막에 맹자의 ‘상우’를 인용
하며, 앞선현실적인 ‘붕우’ 관계가기묘사화로인해망가졌지만옛성현

을벗으로삼아이상적인 ‘붕우’ 관계가회복될것을기대한것으로보인

다. 기묘명현이라는벗들은기묘사화로환난을당했고사제당자신도환

난을 당했었는데, 그 환난에 대한 지혜로운 대처법을 <17편 소환난>을

통해서제시하고있다. <17편 소환난>은 <15편 대소인(待小人)>과 <16

편 안빈(安貧)>에 이어지는데, 혼란스러운 세상에 대처하는 지혜로운

격언으로 마무리 하고자 하는 것이다.

중용에서 말하였다. “군자는 그 상황에 따라 행하고, 그 밖의 것을 원

하지 않는다. 부귀하면 부귀한 상황에 따라 행동하고, 가난하면 가난한

처지에 따라 행동한다. 오랑캐들의 가운데에 있으면 그에 알맞게 처신

하고, 환난의 가운데에 있으면 그에 따라 처신한다. 따라서 군자는 어

떤 상황에서도 자신의 처지에 만족하지 않은 적이 없다.”

中庸曰, 君子素其位而行, 不願乎其外. 素富貴, 行乎富貴, 素貧賤, 行

乎貧賤. 素夷狄, 行乎夷狄, 素患難, 行乎患難. 君子無入而不自得焉.

중용 14장의첫번째와두번째구를인용하고있는데, 16편 ‘안빈’

편과 연결시키면, 가난한처지에대한지혜로볼수있지만, 기묘사화를

염두에 두면 핵심은 ‘환난’에 대한 지혜로운 대처법에 대해 제시한 것이

다. 여기서도 중용장구 주석은 옮기지 않았고, 중용장구대전의 주
석만 옮겼다.

북계 진씨가 말하길, “군자는 가는 곳마다 스스로 만족하지 않음이



사제당(思齊堂)과 인토르체타(Intorcetta)의 중용(中庸) 41

없으니, 오직 그 자신이 마땅히 해야 할 바에 따라 행할 뿐이다.”

北溪陳氏曰, 君子無所往而不自得, 惟爲吾之所當爲而已.

조금 더 충실한 해설은 인토르체타의 번역을 통해서 보충하고자 한다.

이 대목에서 자사는 이상적인 군자는 자신의 분수에 맞게 사는 것을

논한다. 그의 말에 따르면, 이상적인 군자는 자신이 처한 현재의 처지

에 맞추어 행한다. 이상적인 군자는 자신의 처지에 맞지 않은 그 어떤

것도 욕심내지 않는다.21)

만약 부와 명예를 지니고 있으면, 부자와 명예로운 사람으로 처신한

다. 그럼에도 음탕한 욕망과 사치를 자신에게 허락하지 않는다. 또한

거만하고 오만하게 굴면서 다른 사람을 공격하지 않는다. 만약 가난하

고 무명의 처지에 있어도, 진중하고 올바른 사람에게 어떤 부당한 잘못

을 범하지 않는다. 만약 이방인으로 나라 밖에 머문다면, 이방인으로

행동한다. 혹은 이방인들과 살아야 하는 사람의 처지가 요구하는 대로

행동한다. 자신의 것을 언제나 한결같이 지킨다. 만약 재난과 고난에

처래 있다면, 재난의 상태에 맞추어 행하지만, 원래 마음먹은 위대함을

언제나 굳건하게 지킨다. 따라서 이상적인 군자는 자신이 살면서 처한

어떤 처지에서도 자신이 자신의 주인이 아닌 적이 없고 자신의 분수에

만족하지 않은 적이 없다. [자신이 뜻하는 대로 뜻하는 바를 이룬

다.]22)

21) (미켈레 루제리의 번역) 군자는 언제나 주어진 현재 처지에 만족하며 살아간다. 자
신의 밖을 벗어난 그 어떤 것도 욕망하지 않는다.

22) (미켈레 루제리의 번역) 부유하면, 이상적인 군자도 부자로 그리고 대인으로 산다.
가난하고 미천하면, 가난하고 겸손하게 산다. 외국인과 이방인의 지역에 살면, 외
국인과 이방인으로 산다. 슬픔과 재난이 닥치면, 슬퍼하고 재난을 견디며 산다. 따
라서 이상적인 군자는 언제나 그 자신이 처한 상황에서 평안을 구하고 즐거워한다.



經 學  1042

Ⅴ. 나가는 말
이 글에서는 기묘명현 안처순의 사제편에 인용된 중용 구절들과

그 편제 방식을 검토하고, 이를 인토르체타의 라틴어 중용 번역과의
대조를 통해 조선 전기 중용학의 한 양상을 드러내고자 했다. 사제
편은 사서가운데 대학을전혀인용하지않고, 논어⋅맹자와더
불어 중용 본문과 ｢중용장구서｣를 적극적으로 수용함으로써, 군주학
이 아닌 군자학 중심의 경학 교재라는 성격을 분명히 한다. 특히 상편

5장에배치된 중용 20장과 상편마지막부분의 ｢중용장구서｣, 그리고
하편 ‘부부’⋅‘소환난’ 편에 배치된 12⋅15⋅14장은, 4대지설과 6대절설
이 교차하는 지점 가운데서도 ‘성(誠)’과 ‘일상적 인륜 질서’라는 주제를

전면에 내세운 선택으로 읽을 수 있다.

또한 사제편이 사서집주의 주석에 더해 사서대전의 세밀한 주

석들을부주(附註)로엮어선별적으로수용하면서도, 안처순 자신의독

자적 논평을 거의 드러내지 않는다는 점은, 경연관으로서 축적한 경학

지식을 교재 편집이라는 형식 속에 은근히 녹여낸 조선 전기 학인의 한

작업 방식을 보여준다. 인토르체타가 중용의 구조를 인간론⋅도론⋅
덕론⋅성론으로 재구성하고, 키케로와 아리스토텔레스의 개념틀 속에
서 ‘중용’을 설명한 시도는, 동일 텍스트가 전혀 다른 지적 맥락에서 어

떻게 다시 짜맞추어질 수 있는지를 보여주는 흥미로운 비교 축이 된다.

두 텍스트의 대조를 통해 우리는 사제편이 선택한 몇 개의 중용 구
절들-학문하는군자의자세(20장), 부부 관계에구현된도(12⋅15장),
환난 속에서도자리를지키는태도(14장)-이 단순한 윤리교훈을넘어,

기묘사화이후의 ‘환난’과 ‘안분’의 문제를둘러싼사림의자기규율과깊



사제당(思齊堂)과 인토르체타(Intorcetta)의 중용(中庸) 43

이 맞물려 있음을 확인할 수 있었다.

이러한 점에서 사제편에 나타난 중용 수용은, 조선 전기 사림이
정치적격변속에서군자학의학습규범과삶의태도를어떻게정식화했

는가를 보여주는 중요한 자료라 할 수 있다. 앞으로 사제편을 회재의
대학장구보유, 퇴계의 성학십도, 율곡의 성학집요, 그리고 이후
전개되는 중용 도설학 전통과 체계적으로 비교한다면, 16세기 전후 조

선경학이 ‘대학-중용’ 체계를둘러싸고구축한내부위계와관심의변화

를보다입체적으로그려낼수있을것이다. 아울러예수회학자들의라

틴어사서번역전통과의비교를확장한다면, 중용이라는하나의텍스
트를매개로동아시아성리학과서양고전철학이교차하는보다넓은지

적 지도 역시 그려볼 수 있을 것이다.

참고문헌

安處順, 思齊篇, 국회도서관.
주희, 중용장구, 동양고전종합DB.
권근, 입학도설, 한국고전종합DB.
김근행, 용재집, 한국고전종합DB.
이황, 성학십도, 한국고전종합DB.
이익, 칠경질서, 한국고전종합DB.
정약용, 중용강의, 한국고전종합DB.

서경요(2009), 조선조 유학자의 중용읽기, 문사철.
신정근(2019), 중용이란 무엇인가, 성균관대학교출판부.
안재원 역(2020), (인토르체타의) 라틴어 중용(2020), 논형.
최석기(2013), 조선시대 중용도설, 보고사.
______, 강현진(2012), 조선시대 대학도설, 보고사.



經 學  1044

Abstract

Sajedang (思齊堂) and Intorcetta’s Zhongyong (中庸)

Uhm, Kook-hwa*
23)

This study examines the ways in which Zhongyong (中庸, The Doctrine of

the Mean) is cited and received in Sajepyeon (思齊篇), compiled in 1521 by

the Gimyomyeonghyeon (己卯名賢) scholar Ahn Cheosun (安處順, 1492-1534).

It further compares these features with the Latin translation of the Zhongyong

produced by the Jesuit missionary Prospero Intorcetta (殷鐸澤), in order to

illuminate the distinctive characteristics of early-Joseon Zhongyong

scholarship. Sajepyeon, prepared as a Confucian learning manual for students

at the Sajedang Academy in Namwon, is notable for its complete omission of

passages from the Great Learning (大學). Instead, it draws heavily on the

Analects, Mencius, the main text of the Zhongyong, and the “Preface to the

Zhongyong Chapter-and-Verse Commentary” (中庸章句序). This editorial

choice marks the work as oriented not toward statecraft education (君主學)

but toward the cultivation of the exemplary person (君子學).

Section II surveys the overall structure of Sajepyeon and its patterns of

citation from the Zhongyong, placing them in contrast with the architectural

structure of Intorcetta’s Latin Zhongyong. Section III turns to the “On

Learning” (爲學) section of the upper fascicle, analyzing the reception of

Zhongyong chapter 20 and the Zhongyong preface, and thereby situating Ahn

Cheosun within the broader Joseon tradition of doctrinal debate on the

Zhongyong. Section IV investigates how Zhongyong chapters 12, 15, and 14

* Research fellow, Institute of Humanities at Seoul National University /
E-mail: goocaa79@gmail.com



사제당(思齊堂)과 인토르체타(Intorcetta)의 중용(中庸) 45

are mobilized within the lower fascicle’s chapters on “Husband and Wife” (夫

婦) and “Facing Hardship” (素患難), showing how the lived conditions and

ethical concerns of the Gimyo scholars are reorganized through the lens of

Zhongyong discourse. Through this analysis, the study argues that the

reception of the Zhongyong in Sajepyeon represents far more than a simple

compilation of instructional material. Rather, it reflects an

attempt-simultaneously ethical and doctrinal-to interpret and apply

Zhongyong learning amid the political turmoil and moral searching that

characterized the early-Joseon sarim (士林).

Key Words

Zhongyong, Ahn Cheosun, Sajedang, Sejepyeon, Intorcetta

논문접수일: 2025.12.08. 심사완료일: 2025.12.19. 게재확정일: 2025.12.30.




